LEADERIA:

JURNAL MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM
Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19

TRANSFORMASI KEPEMIMPINAN KIAI MASJID
DALAM PENGUATAN MODERASI BERAGAMA

Matlani!, Fathorrahman?,
nstitut Kariman Wirayudha Sumenep Madura, Gapura ,Jawa Timur Indonesia
e-mail:matlaniem57@gamil.com
2 Institut Kariman Wirayudha Sumenep Madura, Gapura ,Jawa Timur Indonesia
e-mail: dr.fathorrahmanpro@mail.com

DOI : 10.35719/leaderia.v6i2.1133

ABSTRAK

Tulisan ini memiliki tujuan mengungkap fenomena peran kepemimpinan kiai masjid dalam
menanamkan moderasi beragama di tengah derasnya arus radikalisme di Desa Jambu Lenteng.
Kiai masjid dalam kajian ini adalah Kiai Wafi. Kajian ini menarik karena kiai masjid di desa
ini berupaya melestarikan faham Islam aswaja di desanya. Adapun pendekatan dalam Tulisan
ini adalah kualitatif. Proses pengumpulan data menggunakan wawancara, observasi, FGD, dan
dokumentasi. Sementara analisis data menggunakan langkah-langkah: kondensasi data,
menyajikan data, dan menarik kesimpulan atau verifikasi. Tulisan ini menghasilkan temuan
sebagai berikut: 1) Secara umum, kondisi social keagamaan masyarakat Madura sangat
relegius dan taat terhadap ajaran agama Islam, bercorak Islam aswaja. Sehingga kondisi social
keagamaan masyarakat Desa Jambu merupakan turunan dari kondisi social keagamaan
Madura. Namun akhir-akhir ini, desa ini diusik oleh orang-orang yang berpaham wahabi, dan
HTTI. 2) Upaya kiai masjid Desa Jambu mendasarkan ijtihadnya pada qaidah memelihara tradisi
lama yang masih baik, dan mengambil tradisi baru yang lebih baik. 3) Adapun media yang
digunakan kiai masjid di Desa Jambu berikut ini: acara-acara hari besar Islam seperti maulid
Nabi Saw. dan isra’ mi’raj, slametan kelahiran dan kematian (tahlil), sarwa, pengajian kitab
kuning, dan istigasah.

Kata Kunci: Kepemimpinan Kiai, Moderasi Beragama.

Vol. 1, No. 1, Juni 2023, Hal. xx-xx &5 1


mailto:penulis1@gmail.com

Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

ABSTRACT

This research aims to reveal the phenomenon of the role of mosque leadership (kiai) in instilling
religious moderation amid the strong current of radicalism in Jambu Village, Lenteng. The
mosque kiai in this study is Kiai Wafi. This study is interesting because the mosque kiai in this
village strives to preserve the Aswaja Islamic understanding in his village. The approach used
in this research is qualitative. The data collection process employs interviews, observations,
FGDs (Focus Group Discussions), and documentation. Meanwhile, data analysis uses the
following steps: data condensation, data presentation, and drawing conclusions or verification.
This research produces the following findings: 1) In general, the socio-religious condition of
Madurese society is highly religious and obedient to Islamic teachings, characterized by
Aswaja Islam. Thus, the socio-religious condition of Jambu Village society is derived from the
socio-religious condition of Madura. However, recently, this village has been disturbed by
people who adhere to Wahhabi ideology and HTI (Hizbut Tahrir Indonesia). 2) The efforts of
the Jambu Village mosque kiai are based on his ijtihad (independent reasoning) on the principle
of preserving good old traditions while adopting new traditions that are better. 3) The media
used by the mosque kiai in Jambu Village include the following: Islamic holiday celebrations
such as Mawlid al-Nabi (the Prophet's birthday) and Isra Mi'raj, birth and death ceremonies
(tahlil), sarwa, yellow book study sessions (pengajian kitab kuning), and istigasah (collective
prayers for help).

Keywords: Leadership of Kiai, Religious Moderation

PENDAHULUAN

Kepemimpinan kiai selalu menarik diperbincangkan. Karena sosok kiai merupakan
tokoh sentral di tengah masyarakat, utamanya masyarakat pedesaan seperti Madura ( Atiqullah,
2016). Bagi mereka, kiai menempati posisi nomor wahid, kiai dipandang sosok pemimpin yang
mampu menyelesaikan berbagai masalah serta banyak berkontribusi dalam kehidupan
masyarakat. Max Weber dalam Fathorrahman, menyatakan kemampuan kiai yang demikian itu
karena kiai memiliki otoritas penuh sehingga dengannya dapat memengaruhi orang lain dalam
hal ini masyarakat, dengan mudah (Fathorrahman, 2023). Oleh karenanya, kiai memiliki jasa
besar dalam membentuk keberagamaan masyarakat Madura, sebut saja seperti Kiai Kholil

Bangkalan, dan Kiai Syarqawi Guluk-Guluk Sumenep, (Soebahar, 2013).

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 &5 2



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19

Dua ulama besar di atas, membumikan Islam ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah, bercirikan
tawassuth. Alhasil, warna Islam yang berkembang di Madura adalah Islam aswaja. Kita dapat
melihatnya dari sisi kehidupan masyarakat yang selalu berpegang pada syari’at Islam. Selain
itu, Madura dikenal sebagai serambi Madinah karena di pulau ini tumbuh banyak pesantren
(Soebahar, 2013).

Namun demikian, masyarakat Madura yang dikenal pulau santri, pengamal aswaja, dan
serambi Madinah ini, diusik oleh kelompok radikal. Kelompok ini memiliki cita-cita untuk
mengembalikan kejayaan masa lampau ke masa kini, dengan upaya ingin membangun dan
mendirikan negara Islam atau membentuk masyarakat Islam (Munif, 2016).

Adanya kelompok radikal jelas menjadi ancaman bagi masyarakat Indonesia, utamanya
masyarakat Madura. Karena kelompok ini sampai saat ini terus berupaya untuk menyebarkan
ideologinya, meskipun dianggap bertentangan dengan meanstream masyarakat Madura,
bahkan Indonesia (Munif, 2016). Ketakutan pesantren aswaja terjangkit paham radikal itu tidak
berlebihan, mengingat kelompok radikal terus berupaya merongrong paham aswaja yang
terdapat di pesantren. Tentu untuk saat ini, mereka belum dan tidak berani untuk terang-
terangan masuk ke pesantren-pesantren yang ada di Madura, karena masih kuatnya kiai
pesantren, akan tetapi mereka sudah mulai masuk ke masjid-masjid di Madura, khususnya di
Sumenep, hal ini pada gilirannya akan menimbulkan kekhawatiran, karena tidak menutup
kemungkinan pada saatnya mereka akan masuk ke pesantren-pesantren.

Menurut salah satu sahabat Ansor Lenteng, Sa’di, gerakan Wahabi di Madura cukup
masif, khususnya di Sumenep (Hasan Basri, 2022). Tokoh wahabi sudah masuk ke desa-desa,
lembaga pendidikan Islam, dan masjid. Biasanya mereka pertama kali menumpang solat,
kemudian azan dan menjadi imam solat di masjid itu. Lama-kelamaan mereka berusaha
untuk menguasai masjid dengan cara menjadi ta’mir masjid (Sa’di, 2024) . Namun gerakan
mereka sudah tercium oleh kiai-kiai masjid, merekapun tidak membiarkan masjidnya diduduki
oleh orang-orang wahabi, HTI, MTA (Hasan Basri, 2022). Meskipun faktanya, menurut
Dewan Ta’mir masjid Sumenep, Kiai Homaidi sudah ada satu dua masjid di Sumenep yang
dikuasai oleh wahabi (Homaidi, 2023). Akan tetapi, masih banyak masjid-masjid yang tetap
bertahan sebagai masjid aswaja berwajah NU, tentu ini karena keberhasilan kiai masjid.

Sementara itu, faham wahabi atau faham garis keras (radikalisme) masuk ke Desa Jambu

melalui orang pendatang baru, dimana orang ini berasal dari luar desa yang sengaja datang ke

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 &5 3



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Desa Jambu dan kemudian berdomisili di desa ini. Di antara mereka ada yang sampai mendirikan
masjid, seperti Ustad Rusydi Amin, ada juga yang mendirikan pesantren seperti misalnya Ustad
Nasruddin. Dua ustad inilah yang paling gencar menyebarkan faham wahabi, serta menolak
dengan keras amaliyah-amaliyah aswaja al-Nahdliyah. Selain melalui pendatang baru, ajaran
wahabi dibawa oleh orang asli Desa Jambu, yang belajar atau mondok di pesantren-pesantren
yang beraliran keras, kemudian setelah mereka pulang dari pesantren tersebut, mengenalkan dan
menyebarkan aliran atau fahamnya kepada masyarakatnya sendiri, yakni masyarakat Jambu
(wafi Nuh, 2024).

Gerakan mereka yang masif kemudian tercium oleh Kiai Wafi Nuh, dan dianggap sebagai
sesuatu yang dapat mengancam terhadap kondusifitas masyarakat Jambu, terutama mengancam
keyakinan, amaliyah ubudiyah dan tradisi keagamaan yang sudah berjalan dan mentradisi. Beliau
sebagai kiai masjid dan tokoh masyarakat Jambu, tentu tidak diam melihat realita ini, namun
beliau juga tidak lantas menentang mereka secara frontal. Upaya pencegahan Kiai Wafi atas
merebaknya faham wahabi-radikal dilakukan dengan caranya beliau yang elok, sebuah cara yang
tidak membabi buta misalnya sampai mengusir mereka yang beraliran keras tadi. Namun secara
umum, Kiai yang dianggap berhasil mempertahankan masjidnya dari kelompok radikal, adalah
Kiai Wafi Nuh. Adapun indikator keberhasilan kiai masjid ini dapat dilihat dari upaya yang
dilakukannya dalam mempertahankan masjidnya agar tetap steril dari paham di luar paham
aswaja, di tengah masyarakatnya yang sudah terkontaminasi paham-paham radikal (Observasi,
2024).

Tidak hanya itu, keberhasilan kiai masjid ini dapat kita lihat dari usahanya yang
sungguh-sungguh dalam menjaga masyarakatnya agar tidak terjangkit paham radikal. Hal ini
dilakukan olehnya semata-mata untuk mempertahankan aswaja dan nilai-nilai moderasi
beragama yang sudah lama berkembang di desanya. Maka dari itu perlu untuk mengkaji lebih
mendalam tentang kondisi sosial keagamaan, serta ijtihad kiai masjid dalam melestarikan
moderasi beragama dan media yang digunakan kiai dalam melestarikan moderasi beragama

masyarakat Jambu lenteng.

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 4



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19

METODE PENELITIAN

Dalam konteks ini, peneliti memperhatikan satu hal penting yang berkaitan dengan
penelitian lapangan, yaitu data terdapat di lokasi penelitian, oleh karena itu peneliti harus
turun langsung ke Desa Jambu, karena peneliti merupakan instrument penelitian utama.
Guba dan Lincoln dalam Mardiyah, menyatakan bahwa penelitian lapangan memberikan
kesempatan untuk menghasilkan data secara mendalam dan holistik, data kemudian dapat

diproses segera bersamaan dengan analisis data (Mardiyah, 2013).

Adapun jenis Tulisan ini adalah kualitatif. Karena untuk memahami makna yang
mendasari tingkah laku informan, serta peluang untuk meneliti fenomena sosial secara
holistik (Khozen, 2006). Fenomena sosial yang dikaji merupakan satu kesatuan yang tidak
dapat dipisahkan karena tindakan yang terjadi antara kiai masjid dan masyarakat atau
sebaliknya bukanlah tindakan yang hanya diakibatkan oleh satu dua faktor saja, akan
tetapi melibatkan sekian banyak faktor yang saling terkait. Yang terakhir, penelitian
kualitatif memberikan peluang untuk memahami fenomena sosial menurut emic view atau
pandangan aktor setempat. Dalam hal ini, peneliti berperan sebagai orang yang belajar
mengenai apa yang menjadi pandangan kiai masjid dan masyarakat Desa Jambu tentang
kepemimpinan kiai masjid dalam melestarikan moderasi beragama, dengan cara peneliti
melebur dengan mereka semua dalam rangka untuk mendapatkan data penelitian.
Sedangkan sumber data Tulisan ini ada dua, yakni primer seperti kiai masjid, pengurus
masjid, dan remas dan sekunder seperti masyarakat setempat. Sedangkan dalam pemilihan
informan, peneliti menggunakan teknik sampling purposive, teknik bola salju, dan teknik

internal sampling.

Sementara dalam mengumpulkan data, peneliti menggunakan empat metode, yaitu
wawancara mendalam, observasi non partisipan, dokumentasi, dan FGD. Metode pertama
yang digunakan adalah wawancara mendalam. Dalam tulisan ini, peneliti menggunakan
teknik wawancara tidak terstruktur dengan pedoman wawancara berupa garis besar

permasalahan yang akan ditanyakan. Cara seperti ini menjadikan peneliti dan informan

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 5



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

terlihat lebih santai dan lebih akrab. Ketika melakukan interview, peneliti menanyakan
pertanyaan-pertanyaan secara umum berkaitan dengan tema penelitian, yaitu kondisi
sosial keagamaan masyarakat Jambu, ijtihad kiai masjid dalam melestarikan moderasi
beragama di Desa Jambu, dan media yang digunakan kiai masjid dalam melestarikan

moderasi beragama di Desa Jambu.

Metode kedua adalah observasi non partisipan yang peneliti gunakan untuk
melengkapi dan sifatnya untuk menguji hasil wawancara yang diperoleh dari dan atau
diberikan informan. Dengan menggunakan teknik ini, hasil wawancara yang belum
sempurna akan menjadi sempurna dan mampu menggambarkan segala macam situasi

(Sugiyono, 2009).

Metode ketiga adalah dokumentasi yang juga menjadi pelengkap dari penggunaan
metode observasi dan wawancara dalam sebuah penelitian. Dengan metode ini, hasilnya
akan lebih kredibel serta tingkat kevalidannya lebih tinggi. Studi dokumen oleh peneliti
digunakan dalam hal-hal berikut: kondisi sosial keagamaan masyarakat Jambu, ijtihad kiai
masjid dalam melestarikan moderasi beragama di Desa Jambu, dan media yang digunakan

kiai masjid dalam melestarikan moderasi beragama di Desa Jambu.

Metode keempat adalah FGD (Forum Group Discussion). Menurut John W.
Creswell, FGD sebenarnya termasuk tipe wawancara. Peneliti menggunakan FGD ini
karena dalam pengumpulan data tidak hanya berinteraksi dengan individu, melainkan
dengan kelompok. Oleh karena itu, penggunaan FGD sangatlah efektif. Penggunaan
metode ini merupakan saran dari salah satu kiai masjid agar dalam pengumpulan data
lebih holistik. Adapun analisis data yang digunakan peneliti adalah model interaktif yang
dikembangkan oleh Miles dan Huberman. Model ini terdiri dari tiga tahapan, yakni
reduksi data, penyajian data, dan pengumpulan atau verifikasi data (Miles & Huberman,
2014)

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kondisi Sosial Keagamaan Desa Jambu

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 6



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19

Orang Madura secara umum, sebagaian besar memeluk agama Islam. Ketaatan
mereka terhadap agama Islam sangat kuat menyebabkan mereka tunduk dan pasrah
kepada Allah Swt., hal ini diperkuat dengan pernyataan Ahmad Rifa’i "Kepasrahan ini
sesuai dengan pribahasa Madura yang secara tegas menyatakan bahwa karena asepat
sama' basor (bersifat maha mendengar dan maha melihat), koasanah Alla ta' ekening
tendha (Bahasa Madura); kekuasaan Allah tak dapat ditiru." (Ahmad Rifai, 2024). Atas
kepercayaan terhadap kuasa Allah membuat orang Madura secara penuh dan ikhlas tunduk
pada kehendak Allah. Ketaatan orang Madura terhadap agama Islam sudah sangat tinggi.
Hal ini juga tercermin dalam masyarakat Jambu Lenteng, sebagaimana pernyataan Lutfi

sebagai berikut:

“Agama bagi kami, bagi masyarakat Jambu dan Madura secara umum adalah
Islam. Agama ini sudah meresap dan mewarnai pola kehidupan sosial kami,
seperti yang terlihat dalam cara mereka berpakaian. Agama dianggap hal yang suci
atau sakral yang harus dibela dan merupakan pedoman hidup bagi masyarakat
Madura. Siapapun yang menghina agama Islam harus mati.”

Pernyataan di atas, menunjukkan betapa masyarakat Jambu merupakan masyarakat
yang agamis dalam arti masyarakat di desa ini sangat kental terhadap doktrin agama Islam.
Hal ini juga dapat dibuktikan dengan kondisi masyarakat yang mudah dalam taat dan patuh
terhadap hukum dan ajaran Islam. Serta kita mudah menyaksikan masyarakat Jambu
menjalankan ritual-ritual atau amaliyah Islam, seperti solat berjamaah di musola
dan masjid-masjid. Selain itu, adanya tradisi Islam yang tetap kokoh dijalankan oleh

masyarakat, misalnya pengajian, tahlilan, barzanjian, solawatan, dan istigasah (Observasi,

2024).

Demikian itu menunjukkan betapa tingkat religiusitas masyarakat Jambu sangat
tinggi, tercermin dalam ketaatan mereka terhadap ajaran Islam dan rutinitas ibadah yang
telah menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan sehari-hari. Pernyataan Lutfi bahwa
agama sudah meresap dan mewarnai pola kehidupan sosial kami, menegaskan bahwa
Islam bukan sekadar keyakinan spiritual, melainkan sistem nilai yang mengatur perilaku
sosial, moral, dan budaya masyarakat Jambu. Ketaatan terhadap Allah Swt. menjadi
ukuran utama dalam menilai kualitas individu, sebagaimana terlihat dalam penilaian

terhadap pelaksanaan salat lima waktu sebagai indikator ketaatan dan kefasikan

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 7



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

seseorang. Dengan demikian, relegiusitas masyarakat Jambu bukan hanya ekspresi
spiritual saja, melainkan juga hasil dari proses pembiasaan dan penguatan dalam

masyarakat Jambu itu sendiri yang berlangsung secara konsisten.

Potret agamis seperti gambaran di atas, disebabkan kokohnya komitmen kiai masjid
dalam membina dan mendidik masyarakat. Kiai masjid di desa ini, terus berdakwah baik
bil lisan maupun bil hal, karena bagi mereka cara inilah yang dapat menjaga keagamaan,
amaliyah-ibadah, dan tradisi Islam di tengah-tengah masyarakat. Dampak positif dari
upaya kiai masjid adalah dirasakannya persamaan aliran masyarakat desa Jambu. Serta
memudahkan kalangan kiai masjid dalam menyatukan tekad dan bulat untuk
mempertahankan tradisi masyarakat yang pro Islam yang benar menurut keyakinannya,
dalam bingkai dakwah; mengajak, menyuruh masyarakat terhadap kebaikan dan
mencegah dari segala kemungkaran. (Observasi, 2024). Buah manispun didapat dan
dirasakan oleh masyarakat Jambu, yakni buah dalam kenikmatan dalam taat dan patuh
terhadap seluruh ajaran dan nilai-nilai Islam. Adapun warna keagamaan yang terdapat di
desa ini, adalah Islam al-Nahdliyah, ini karena kiai masjid yang terdapat di Desa Jambu
berhaluan NU baik NU kultural maupun NU struktural, seperti Kiai Wafi, beliau salah satu
kiai masjid yang aktif di NU. Dengan demikian, tokoh masjid dan masyarakat Jambu
hampir seluruhnya berhaluan ahlu sunnah wa al-Jama’ah al-Nahdliyah dan potret
ini bertahan hingga sekarang. Berikut pernyataan Lutfi dan Kiai Wafi dalam

menguraikan potret keagamaan masyarakat Jambu:

“Masyarakat Jambu bisa dikatakan masyarakat relegius dan memiliki ketaatan
yang kuat terhadap Allah. Ukurannya adalah dijadikannya solat sebagai ukuran
kebaikan. Bagi mereka, siapapun yang melaksanakan solat lima waktu berarti ia
hamba yang taat dan takut kepada Allah, sebaliknya jika ia lalai dalam solatnya
berarti ia termasuk hamba yang fasik. Tidak hanya solat, ibadah-ibadah yang lain
sudah mandarah daging dan menjadi rutinitas masyarakat Jambu > (Lutfi, 2024).

“Taatnya Masyarakat terhadap Islam. Terus, seragamnya pemahaman dan
amaliyah mereka ke dalam pemahaman dan amaliyah aswaja itu karena
pemahaman dan amaliyah yang dibawa dan dikembangkan di desa Jambu adalah
pemahaman dan amaliyah pesantren dan NU. Seperti saya, lulusan dari Pesantren
Annuqayah, dimana pesantren ini berhaluan aswaja. Dari dulu sampai sekarang

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 8



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19

Masyayikh Annuqayah memegang teguh terhadap Islam aswaja al-Nahdliyah.
Apa yang saya peroleh dari Pesantren Annuqayah, saya bawa, saya berikan
kembali kepada masyarakat.”!

Dengan demikian, relegiusitas yang ditampilkan masyarakat Jambu tiada lain
merupakan hasil upaya, peran, dan kontribusi dari kiai masjid. Warna keislaman mereka
pun adalah merupakan warna keislaman yang dimiliki kiai masjid yang kemudian

ditransfer ke tengah-tengah masyarakat.

Apa yang dilakukan Kiai Wafi Nuh tersebut sebagai wujud upayanya dalam menjaga
ajaran aswaja serta memelihara tradisi Islam yang telah lama berakar di tengah

masyarakat.?

Upaya Kiai Masjid dalam Melestarikan Moderasi Beragama di Desa Jambu

Mengenai seperti apa dan bagaimana upaya kiai masjid di Jambu, dalam hal ini Kiai
Wafi. Adalah berpedoman atau berpatokan pada satu qaidah terkenal, sebagai berikut;

“menjaga tradisi lama yang masih baik, dan mengambil tradisi baru yang lebih baik”.

Qaidah ini menjadi pedoman Kiai Wafi dalam berijtihad, dimana secara fungsional
dan aplikatif beliau dengan teguh mempertahankan tradisi lama, disertai upaya mengambil

tradisi baru yang lebih baik. Berikut pernyataan beliau:

“Selama saya ada disini, berinteraksi dan berkomunikasi, serta berbaur dengan
masyarakat, satu qaidah yang saya pegang, “al-muhafadzatu ‘ala al- qadimi al-
soleh wa al-akhdzu bil jadidi al-aslah” saya memelihara tradisi lama dan
mengambil tradisi baru yang lebih baik. Tapi kiai harus paham dalam
mengamalkan yang kedua ini, bukan hanya sembarangan mengambil tradisi baru,
tradisi baru yang kita ambil yang tidak bertentangan dengan ajaran, hukum, dan
nilai Islam. Jika bertentangan saya tinggalkan ”(Kiai Wafi, 2024).

! Kiai Wafi, Wawancara, di Jambu Lenteng pada tanggal 19 September 2024.
2 Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita. (Jakarta: Wahid Institute, 2001), 112.

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 &5 9



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Jika ditelaah, pernyataan Kiai Wafi tersebut mengandung makna cara kiai masjid
dalam memelihara, merawat, dan melestarikan tradisi Islam di desa Jambu, yakni dengan
cara memelihara tradisi lama dan mengambil tradisi baru yang lebih baik, sepanjang tidak
berlawanan dengan ajaran dan nilai Islam. Usaha memelihara dan menjaga tradisi Islam
di tengah-tengah masyarakat tidaklah mudah, memerlukan usaha, upaya, tenaga, pikiran
yang benar-benar dicurahkan hanya untuk tujuan itu. Semua itu memerlukan proses yang

amat panjang.

Upaya Kiai Wafi tersebut di atas menunjukkan bahwa ijtihad yang dilakukan bukan
sekadar mempertahankan tradisi, tetapi juga selektif dalam menerima pembaruan. Tradisi
baru yang diadopsi harus selaras dengan ajaran Islam dan tidak merusak tatanan nilai yang
telah mapan. Hal ini sejalan dengan hasil penelitian Liza Handayani yang menunjukkan
bahwa masjid dapat menjadi pusat moderasi beragama melalui pendekatan yang adaptif
dan kontekstual, dengan tetap menjaga nilai-nilai toleransi dan keadilan sosial dalam

masyarakat lokal (Handayani, 2024).

Adapun Islam yang dirawat, dijaga, dan dilestarikan oleh kiai masjid adalah Islam
ahlu al-sunnah wa al-jama’ah, untuk selanjutnya akan disebut aswaja saja. Islam aswaja
ini adalah Islam yang telah mengakar kuat di Madura, dan di Indonesia secara umum—

yang dibawa oleh para walisongo sekitar abad ke-14 M. Kiai Rofiq menegaskan bahwa:

“Walisongo itu mengembangkan ajaran Islam di Indonesia itu berbasis ahlus
sunnah wa al-jama’ah. Aswaja dipahami sebagai aliran yang berhaluan pada
mazhab Syafi'i dan aqidahnya al-Asy'ari dan akhlaknya Al-Ghazali yang
dipaparkan secara jelas dan lengkap oleh K.H. Hasyim Asy'ari dalam kitabnya
Risalah Ahlus Sunnah Waljamaah.” (Ahmad Rofiq, 2024)

Kemudian Kiai Rofiq melanjutkan penjelasannya tentang jenis Islam di Indonesia,

sebagai berikut:

“Jadi, sebelum abad ke-17, Islam di Indonesia itu semuanya menganut agidah
Asy-'ariyyah, Figihnya Syafi'iyyah dan ahklaknya Ghazaliyyah. Jadi setelah abad
ke-18 sampai abad ke-19, maka muncullah gerakan-gerakan dan organisasi-
organisasi baru yang berdatangan ke Indonesia yang notabene mereka adalah

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 10



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19

pengikutnya Rasyid Ridha', Hasan al-Banna. Kemudian Muhammad Abduh yang
disebut Islam modernis dalam konteks pemikirannya dikursus keislamannya
disebut kelompok Islam piuritaris, artinya Islam yang tidak mau terhadap taqlid,
Islam yang tidak mau terhadap qaul ulama', Islam yang hanya ingin merujuk
kepada ajaran Islam yang murni yaitu Al-Quran dan Hadist. Dan itu secara
organisasi sosial keagamaan menjadi cikal bakal lahirnya Muhammadiyah di
Indonesia.” (Ahmad Rofiq, 2024)

Dengan demikian, akar Islam aswaja yang berkembang dan akhirnya mengakar kuat
selama berabad-abad di Indonesia berasal dari para walisongo, yang kemudian mereka
wariskan kepada dan dilestarikan oleh murid-muridnya. Tradisi seperti ini yang berjalan
dari dulu hingga saat ini, yakni tradisi menjaga, memelihara, dan melestarikan tradisi Islam
aswaja—yang dijalankan dan dipikul oleh para ulama/kiai penerus walisongo. Seperti
genealogi para masyayikh Annuqayah Guluk-Guluk yang juga bersambung ke walisongo.
Terkait hal ini Abd. Haq menjelaskan:

“Menurut saya, ada dua genealogi para Masyayikh Annuqayah ke Walisongo,
yaitu pertama, masyayikh Annuqayah nyambung ke Walisongo lewat guru-guru
mereka jika dirunut ke atas nyambung sampai ke Walisongo. Kedua, masyayikh
Annuqayah juga nyambung ke walisongo lewat gen keturunan, karena pendiri
Pesantren Annuqgayah, KH. Muhammad Syarqawi berasal dari Kudus dan masih
keturunan Sunan Kudus. Dari sini kemudian dapat disimpulkan bahwa para
masyayikh Annuqayah dan pesantrennya dari dulu hingga kini dan sampai
kapanpun tetap berhaluan aswaja.” (Abd. Haq, 2024)

Pernyataan di atas juga dikuatkan oleh pendapat salah satu kiai masjid Jambu, Kiai

Wafi sebagai berikut:

“Pesantren Annuqayah termasuk pesantren yang istigamah menganut faham ahlu
al-sunnah wa al-jama’ah. Para masyayikh dari pendiri pesantren, KH. Syarqawi,
putra-putra beliau seperti KH. Muhammad Ilyas Syarqawi dan KH. Abdullah
Sajjad, generasi berikutnya Kiai Basyir, Kiai Warist, Kiai Amir, sampai hari ini
masanya Kiai Fikri dan Kiai Ainul Yagqin istigamah memegang teguh faham ah/u
al-sunnah wa al-jama’ah. Faham ahlu al- sunnah wa al-jama’ah ini akan kokoh
sampai kapanpun di Pesantren Annuqayah. Faham ini yang saya bawa ke

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 11



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Masyarakat khususnya Masyarakat Jambu, karena saya alumni Annuqayah. Apa
yang saya peroleh dari Annuqayah, apa yang saya pelajari dari pesantren ini, dari
para masyayikh, saya ajarkan juga ke Masyarakat.” (Kiai Wafi, 2024)

Dari paparan dan pernyataan di atas, kita dapat mengetahui beberapa hal mengenai
faham keislaman di desa Jambu, pertama, faham keislaman Masyarakat Jambu adalah
faham ahlu al-sunnah wa al-jama’ah yang bersumber dari dan nyambung ke walisongo.
Kedua, faham ahlu al-sunnah wa al-jama’ah ini kemudian dilanjutkan, dirawat, dan dijaga
oleh murid-murid walisongo, para ulama/kiai pesantren hingga menjadi tradisi bagi para
ulama/kiai pesantren dalam menjaga dan merawat faham tersebut, seperti yang dilakukan
oleh para masyayikh Annuqayah. Ketiga, alumni dari pesantren-pesantren aswaja
kemudian melanjutkan atau meneruskan tradisi memelihara dan merawat faham ahlu al-
sunnah wa al-jama’ah di tengah-tengah Masyarakat, dalam hal ini seperti yang dilakukan
oleh Kiai Wafi selaku alumni Pesantren Annuqayah. Dan keempat, Kiai Wafi merawat
faham aswaja karena keyakinan beliau bahwa faham ini adalah faham keislaman yang
moderat yang disinyalir dapat mengakomodir budaya atau tradisi lokal yang bersifat

kedaerahan.

Dalam konteks ini, ijtihad Kiai Wafi tidak hanya bersifat individual, tetapi juga
merupakan bagian dari gerakan kolektif para ulama pesantren dalam menjaga eksistensi
Islam moderat di tengah masyarakat. Penelitian Sopian Aman menunjukkan bahwa peran
da’i dalam pembinaan moderasi beragama sangat bergantung pada kemampuan mereka
dalam mengintegrasikan nilai-nilai lokal dengan ajaran Islam universal, serta membangun

komunikasi yang inklusif dengan masyarakat (Sopian, 2024)

Cara tersebut di atas yang terus dilakukan Kiai Wafi dari dulu hingga sekarang.
Spekulasi yang terbangun dalam diri Kiai Wafi adalah cara demikian itu dapat merawat
faham ahlu al-sunnah wa al-jama’ah agar tetap eksis di tengah-tengah masyarakat Jambu.
Apabila faham tersebut dapat terus eksis dan bertahan di tengah-tengah masyarakat, maka
dengan sendirinya sikap moderat akan tertanam dalam-dalam, dalam setiap pribadi
masyarakat, meskipun akhir- akhir ini, ada faham baru yang berkembang, seperti

pernyataan Kiai Wafi berikut ini:

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 12



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19

“Desa Jambu belakangan ini dimasuki faham-faham baru di luar faham ahlu al-
sunnah wa al-jama’ah, desa Jambu termasuk desa yang paling banyak orang yang
berpaham di luar aswaja, paling subur disini, jika dibandingkan dengan desa-desa
lain se-kecamatan Lenteng. Ada faham HTI, ada yang berfaham wahabi, ada juga
yang mengikuti fahamnya Ustadz Abu Bakar Ba’asyir.”

Bahkan menurut Abd. Haq, ada salah satu ustadz yang ngajar di salah satu pesantren
di Jambu bersikap sangat radikal. Ustadz tersebut dengan terang- terangan menentang
amaliyah masyarakat Jambu—yang sebenarnya sudah tertanam lama, seperti qunut, tahlil,
dan maulid Nabi Saw, dianggap bid’ah dan harus dihentikan agar tidak lagi diamalkan
oleh masyarakat Jambu.8> Merebaknya faham wahabi di desa ini tidak lantas kemudian
membuat Kiai Wafi menyerah, pasrah, dan membiarkan faham wahabi-radikal ini semakin
berkembang di desanya, Kiai Wafi tidak juga secara frontal menentang dan melawan
menggunakan kekerasan yang bersifat fisik, cara seperti itu beliau tinggalkan, akan tetapi
Kiai Wafi melawan gerakan wahabi dengan cara lembut. Dalam hal ini Kiai Wafi

menjelaskan:

“Di desa Jambu memang ada beberapa ustadz yang berpaham wahabi, tapi saya
tidak gusar, saya tidak takut adanya mereka. Saya juga tidak melawan mereka
dengan cara kekerasan. Saya tidak pernah berhadap-hadapan melawan mereka.
Saya hanya melakukan rutinitas seperti biasanya. Mungkin kalau ini dapat
dikatakan cara ya tidak apa-apa. Ada dua rutinitas yang saya lakukan, /i/ ilmi dan
lil ‘amal”

Dua hal di atas (/i/ ilmi dan lil ‘amal), yang dilakukan Kiai Wafi adalah merupakan
hasil ijtihad beliau dalam menghadapi dan melawan ustadz-ustadz yang berpaham wahabi.
Artinya, [il ilmi dan [il ‘amal ini adalah cara yang beliau pakai dalam meredam faham

wahabi dan HTI di desa Jambu, desanya sendiri.

Pertama, ijtihad /il ilmi, dalam hal ini Kiai Wafi mewarisi tradisi ilmu agama Islam

aswaja yang diperoleh dari Pesantren Annuqayah yang juga berhaluan aswaja. Kemudian

3 Kiai Wafi, Wawancara, di Jambu Lenteng pada tanggal 19 September 2024.

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 13


file:///C:/Users/stidk/Downloads/Fathorrahman_Peran%20Kepemimpinan%20Kiai%20Masjid..doc%23_bookmark124

Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Kiai Wafi mengajarkan ilmunya tersebut kepada masyarakat lewat pengajian kitab kuning
warisan ulama aswaja. Salah satu anggota pengajian kitab kuning minggu pagi, Lutfi

menguraikan proses pengajian kitab kuning ini:

“Pengajian kitab kuning ini diselenggarakan di masjid beliau sendiri. Sedangkan
kitab yang digunakan adalah kitab tafsir jalalain. Pengajian kitab kuning tafsir
Jjalalain ini dilaksanakan setiap hari minggu pagi, dengan cara bandongan dimana
Kiai Wafi membaca tafsir dan menjelaskannya, sedangkan masyarakat mencatat
dan menyimak penjelasan Kiai Wafi dengan seksama. Anggota pengajian kitab
kuning ini banyak sekali, terutama Masyarakat jambu sendiri dan ada yang datang
dari desa-desa tetangga. Satu hal kesan saya selama ngaji, Kiai Wafi dalam
menjelaskan materi tafsir dengan cara gamblang dan luas sekali, mudah
dipahami.”

Selain pengajian kitab kuning di masjid, Kiai Wafi juga mengajar masyarakat pada
acara-acara hari besar Islam, ketika beliau diundang oleh masyarakat. Pada moment
tersebut Kiai Wafi memberikan tausiyah tentang tema-tema keislaman; syari’at Islam dan
Aqidah, atau tema yang sesuai dengan format acaranya, misalnya bila acaranya maulid,

maka beliau menerangkan tentang ke-maulidan, dan sebagainya.

Dengan cara ijtihad /il ilmi ini, Kiai Wafi percaya baik secara langsung maupun tidak
langsung, akan meredam menjamurnya faham wahabi-HTI radikal di kalangan Masyarakat
Jambu. Cara /il ilmi dianggap ampuh karena sebenarnya cara ini yang juga dilakukan oleh
Rasulullah dalam mengangkat Masyarakat Jahiliah Arab dari jurang kebodohan menuju
nur cahaya Ilahi. Ini juga yang dipakai para ulama/kiai pesantren dalam menyebarkan

faham keislaman ahlu al- sunnah wa al-Jama’ah.

Kedua, ijtihad /il ‘amal, dalam hal ini ada beberapa amaliyah yang dijalankan
oleh Kiai Wafi, yaitu amaliyah ijtima'iyah (keteladanan dibidang sosial). Kiai Wafi
berinteraksi dengan masyarakat, dengan semua golongan termasuk dengan ustadz-
ustadz wahabi, menggunakan akhlak dan sopan santun. Selain itu, ada juga amaliyah
diniyah (ketaladanan berinteraksi dalam bidang beragama), dalam hal ini Kiai Wafi sangat
membuka diri untuk semua lapisan Masyarakat dan semua golongan yang berbeda-beda.
Sikap yang ditunjukkan oleh beliau ini sangat terlihat betapa beliau itu sangat tasamubh,

misalnya beliau tidak pernah dalam hidupnya menjelek-jelekkan atau mengkafirkan orang

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 14



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19

lain. Dengan dua ijtihad di atas, yakni /il ilmi dan lil ‘amal, Kiai Wafi dapat merawat
Islam wasathiyah di bumi Jambu, tanpa harus menggunakan kekerasan fisik dan non fisik
terhadap pihak-pihak lawan yang bersebrangan. Berikut ini pernyataan langsung Kiai

Wafi:

“Ustadz-ustadz yang berpaham HTI, wahabi, seperti Ustad Rusydi Amin, Ustadz
Nurruddin, Ustad Miskoro, kalau dulu, awal-awal mereka berada di sini teriak-
teriak, kasar keras dalam menyuarakan paham mereka kepada masyarakat, dan
menuduh sesat kepada siapapun yang tidak mau sepaham dengan mereka. Ustadz-
ustadz ini tidak mau tahlilan, tidak mau solawatan, tidak mau maulidan. Tapi itu
dulu. Sekarang sepertinya mereka sudah tidak keras lagi, sudah mau tahlilan, sudah
mau maulidan, dan mengikuti amaliyah- amaliyah masyarakat Jambu pada
umumnya. Mengapa mereka saat ini mereka berubah sikap menjadi lunak, karena
kita tetap mempertahankan dan menjalankan amaliyah aswaja meskipun mereka
menolaknya. Tradisi pesantren tetap berjalan, tradisi Masyarakat terus berjalan,
lama kelamaan mereka tidak kuat dan ikut kami, ikut tradisi keagamaan yang
biasa kami lakukan.” (Kiai Wafi, 2024)

Demikian juga pengakuan Kiai Syaftraji kepada peneliti, ustadz-ustadz yang beraliran
keras (wahabi, HTI, dan aliran Ustadz Abu Bakar Ba’asyir) tidak mengakui amaliyah
seperti tahlil dan maulid Nabi Saw. sebagai ibadah. Mereka tidak ingin mengikuti amaliyah
tadi, bahkan menganggap sesat dan kafir. Namun akhir-akhir ini rupanya mereka sudah
berubah dan melunak serta mengikuti amaliyah-amaliyah kiai masjid dan Masyarakat—

yang notabene merupakan tradisi Islam dan ibadah yang sudah mengakar kuat dari dulu.

Media Kiai Masjid Dalam Melestarikan Moderasi Beragama di Desa Jambu

Strategi dakwah moderasi yang dijalankan oleh Kiai Wafi di Desa Jambu tidak hanya
bertumpu pada pendekatan keilmuan dan keteladanan, tetapi juga pada pemanfaatan
media keagamaan berbasis tradisi lokal. Media ini adalah bentuk-bentuk ekspresi
keagamaan yang telah mengakar dalam budaya masyarakat, seperti perayaan hari besar

Islam dan lain-lain.

Kiai Wafi menegaskan bahwa media-media keagamaan yang hidup di Desa Jambu
tidak berdiri sendiri, melainkan merupakan hasil sinergi antara kiai dan masyarakat. Kerja

sama ini menjadikan media keagamaan sebagai benteng yang efektif dalam meredam

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 15



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

paham radikal seperti Wahabi dan MTA. Tradisi seperti maulid Nabi, isra’ mi’raj,
slametan kelahiran dan kematian, serta pengajian kitab kuning menjadi ruang edukatif
sekaligus spiritual yang memperkuat nilai-nilai Islam wasathiyah. Kiai Wafi menuturkan

berikut ini:

“Media-media yang hidup di Desa Jambu tidak berdiri sendiri. Artinya, media ini
bisa tetap hidup karena disokong oleh kiai. Kiai bisa kuat, karena dibantu oleh
masyarakat. Nah, antara kiai dan masyarakat saling bekerja sama dalam
menghidupkan media-media masyarakat ini. Alasan mengapa bisa media ini
menjadi senjata dalam meredam paham radikal, ya karena antara kiai dan
masyarakat muslim saling bekerja sama dan menguatkan satu sama lain.” (Kiai
Wafi, 2024)

Dengan demikian, media-media tersebut di atas bisa terawat karena hasil kerjasama
kiai dan masyarakat. Dan media-media ini pada akhirnya menjadi tradisi keagamaan
yang dimiliki oleh masyarakat Islam Desa Jambu. Adabeberapa media yang digunakan kiai
dan masyarakat dalam merawat dan melestarikan moderasi beragama: acara-acara hari

besar Islam seperti maulid Nabi Saw. dan isra’ mi’raj, slametan kelahiran dan kematian

(tahlil), sarwa, pengajian kitab kuning, dan istigasah.

Temuan ini sejalan dengan penelitian oleh Nurul Huda yang menyatakan bahwa
tradisi keagamaan lokal seperti tahlilan dan maulidan berfungsi sebagai media transmisi
nilai moderasi dan identitas keislaman yang inklusif. Tradisi ini bukan sekadar ritual,
tetapi juga menjadi ruang sosial yang memperkuat kohesi umat dan membentengi mereka

dari ideologi eksklusif (Nurul Huda, 2024)

Kiai Wafi menekankan bahwa kekuatan media keagamaan terletak pada sinergi
antara kiai dan masyarakat. Kiai sebagai aktor kultural tidak bekerja sendiri, melainkan
didukung oleh masyarakat yang secara aktif menjaga dan menghidupkan tradisi. Dalam
konteks ini, masyarakat bukan sekadar objek dakwah, tetapi juga subjek yang berperan

aktif dalam melestarikan nilai-nilai moderasi.

Penelitian oleh Khoirul Anam menunjukkan bahwa keberhasilan dakwah moderasi
sangat bergantung pada partisipasi aktif masyarakat dalam menjaga tradisi keagamaan

lokal?. Ketika masyarakat merasa memiliki tradisi tersebut, mereka akan lebih resisten

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 16



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19

terhadap ideologi yang mencoba menghapusnya. Di Desa Jambu, hal ini terbukti melalui
keberlanjutan acara-acara keagamaan yang menjadi identitas kolektif umat Islam setempat

(Khoirul Anam, 2024).

Media-media keagamaan yang digunakan oleh Kiai Wafi dan masyarakat Desa
Jambu telah bertransformasi menjadi tradisi yang mengakar. Tradisi ini tidak hanya
berfungsi sebagai ekspresi keagamaan, tetapi juga sebagai mekanisme sosial untuk
menjaga harmoni dan mencegah konflik ideologis. Dalam konteks ini, media keagamaan

menjadi instrumen dakwah yang tidak konfrontatif, tetapi edukatif dan kultural.

Sebagaimana dijelaskan oleh M. Syafi’i tradisi keagamaan lokal memiliki daya tahan
tinggi terhadap infiltrasi ideologi transnasional karena bersifat partisipatif dan berbasis
komunitas?. Tradisi seperti istigasah dan pengajian kitab kuning menjadi ruang kontestasi
ideologis yang dimenangkan oleh nilai-nilai moderasi karena didukung oleh struktur

sosial yang kuat (M. Syafi’l, 2024)

KESIMPULAN DAN SARAN

Kepemimpinan kiai masjid bagi masyarakat sangat dirasakan kebermanfaatannya,
terutama bagi masyarakat Desa Jambu. Karena kiai masjid di desa ini benar-benar berjuang
dalam menata umat. Desa Jambu termasuk desa relegius, bahkan desa ini dikenal desa Islam
atau desa santri. Hal ini semua dikarenakan kuatnya peran kiai masjid; Kiai Wafi. Kiai masjid
tersebut berhasil memelihara dan mempertahankan Islam ahlu al-sunnah wa al- Jama’ah di
desanya. Namun identitas desa santri belakangan ini terganggu, karena diganggu oleh orang-

orang pendatang baru yang berpahaman wahabi dan HTI.

Adapun ijtihad kepemimpinan kiai masjid Desa Jambu dalam melestarikan dan merawat
Islam wasathiyah adalah dengan berpedoman pada kaidah “al-muhafadhatu ‘ala al-qadimi al-
soleh wa al- akhdu bi al-jadidi al-aslah”. Dalam mengimplementasikan kaidah ini,
mensosialisasikan paham ahlu al-sunnah wa al- jama’ah kepada masyarakat. Kiai masjid juga
merespon hal-hal baru dan fenomena social keagamaan yang berkembang di masyarakat,

dengan cara kiai masjid berani malahirkan pemikiran dan amaliyah baru yang akan merevisi

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 17



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

pemikiran dan amaliyah Masyarakat. Sedangkan dalam melawan orang- orang radikal, kiai
masjid menggunakan dua cara, yaitu /il ilmi dan lil ‘amal. Adapun media yang digunakan kiai
masjid Desa Jambu adalah sebagai berikut; acara hari besar Islam seperti maulid Nabi Saw. dan
isra’ mi’raj, slametan kelahiran dan kematian (tahlil), sarwa, pengajian kitab kuning, dan

istigasah.

DAFTAR PUSTAKA

Abror, Mhd., Moderasi Beragama dalam Bingkai Toleransi: Kajian Islam dan
Keberagaman, (Jurnal Pemikiran Islam: Rusydiah, Volume 1 No. 2, Desember 2020.)

Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita. (Jakarta: Wahid Institute, 2001).

Afandi, Khozin, Buku Penunjang Berpikir Teoritis Merancang Proposal, (Surabaya:
Pascasarjana IAIN Sunan Ampel, 2006).

Atiqullah, Perilaku Kepemimpinan Kolektif Pondok Pesantren: Studi Multisitus pada
Pesantren Bani Djauhari, Pesantren Bani Syarqawi di Sumenep, dan Pesantren Bani
Basyaiban di Pasuruan, (Surabaya: Pustaka Radja, 2016)

Babhri, Syaiful, Mokh., Mahaguru Pesantren: Kisah Perjalanan Hidup Ulama Legendaris
Syaichona Cholil Bangkalan, (Jakarta: Emir, 2015)

Fathorrahman, Komunikasi Kiai dalam Kepemimpinan Kolektif di Pesantren Annuqayah
Guluk-Guluk dan Pesantren Al-Amien Prenduan Sumenep, Disertasi, (Jember: UIN
KH. Ahmad Shiddiq, 2021).

Fathorrahman dan Matlani, Komunikasi Kiai dalam Kepemimpinan Kolektif di Pesantren
Annugayah Guluk-Guluk Sumenep, Jurnal Kariman, Vol. 11, No. 2, 2023, 284.

Huberman, M.B, Miles, A.M, dan Saldana J, Qualitative Data Analysis, A Methods
Sourcebook, Edition 3 USA: Sage Publications. Terjemahan Tjetjep Rohindi Rohidi
(Jakarta: UlI-Press, 2014).

Soebahar, Halim, Abd, Modernisasi Pesantren: Studi Transformasi Kepemimpinan Kiai dan
Sistem Pendidikan Pesantren, (Yogyakarta: LKiS, 2013).
Munif, Meneguhkan NKRI di Madura (Studi Atas Peran Pesantren dalam
Membendung Radikalisme di Madura), Jurnal ’Anil Islam, Vol. 9. Nomor 1, Juni 2016.
Hasan Basri et.al, Deradikalisasi Agama di Sumenep, Jurnal Setia Pancasila, Vol.

2, Nomor. 2, tahun 2022.
Mardiyah, Kepemimpinan Kiai dalam Memelihara Budaya Organisasi, (Malang: Aditya
Media Publishing, 2013).

M. Syafi’i, Tradisi dan Ketahanan Ideologi: Studi atas Praktik Istigasah di Komunitas
Pesantren, Jurnal Islam Nusantara, Vol. 8, No. 1, Januari 2024.

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 18



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19

Nurul Huda, Tradisi Keagamaan Lokal sebagai Media Moderasi Islam di Komunitas
Nahdliyyin, Jurnal Al-Adyan, Vol. 19, No. 1, Juni 2024.

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, (Bandung: Alfabeta, 2009).
Skinner. B.F., Science and Human Behavior, (New York: Macmillan, 1953).

Sopian Aman, Peran Da’i dalam Pembinaan Moderasi Beragama pada Komunitas Jama’ah
Tabligh di Masjid Raya At-Tagwa Mataram,(Mataram: Universitas Islam Negeri
Mataram, 2024).

John W. Creswell, Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed, edisi
ketiga, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010).

Khoirul Anam, Peran Masyarakat dalam Menjaga Tradisi Keagamaan sebagai Benteng
Moderasi Beragama, Jurnal Komunika Islamika, Vol. 6, No. 2, Desember 2024

Liza Handayani dkk., Optimalisasi Peran Masjid dalam Meningkatkan Nilai Moderasi
Beragama pada Masyarakat, Jurnal Abdi Mas Adzkia, Vol. 05, No. 02, Agustus—
Desember 2024.

Miles, M.B, Huberman, A.M, dan Saldana J, Qualitative Data Analysis, A Methods
Sourcebook, Edition 3 USA: Sage Publications. Terjemahan Tjetjep Rohindi Rohidi
(Jakarta: Ul-Press, 2014).

Volume 6, Nomor 2, Juni 2025, Hal. 1-19 & 19



