
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, Hal. xx-xx     1 
 
 

 

 

 

TRANSFORMASI KEPEMIMPINAN KIAI MASJID  

DALAM PENGUATAN MODERASI BERAGAMA 

 

  

Matlani1, Fathorrahman2,  
1Institut Kariman Wirayudha Sumenep Madura, Gapura ,Jawa Timur Indonesia 

e-mail:matlaniem57@gamil.com 
2 Institut Kariman Wirayudha Sumenep Madura, Gapura ,Jawa Timur Indonesia 

e-mail: dr.fathorrahmanpro@mail.com 

 

 

 

 

 

DOI : 10.35719/leaderia.v6i2.1133 

 

 

 

          ABSTRAK 

Tulisan ini memiliki tujuan mengungkap fenomena peran kepemimpinan kiai masjid dalam 

menanamkan moderasi beragama di tengah derasnya arus radikalisme di Desa Jambu Lenteng. 

Kiai masjid dalam kajian ini adalah Kiai Wafi. Kajian ini menarik karena kiai masjid di desa 

ini berupaya melestarikan faham Islam aswaja di desanya. Adapun pendekatan dalam Tulisan 

ini adalah kualitatif. Proses pengumpulan data menggunakan wawancara, observasi, FGD, dan 

dokumentasi. Sementara analisis data menggunakan langkah-langkah: kondensasi data, 

menyajikan data, dan menarik kesimpulan atau verifikasi. Tulisan ini menghasilkan temuan 

sebagai berikut: 1) Secara umum, kondisi social keagamaan masyarakat Madura sangat 

relegius dan taat terhadap ajaran agama Islam, bercorak Islam aswaja. Sehingga kondisi social 

keagamaan masyarakat Desa Jambu merupakan turunan dari kondisi social keagamaan 

Madura. Namun akhir-akhir ini, desa ini diusik oleh orang-orang yang berpaham wahabi, dan 

HTI. 2) Upaya kiai masjid Desa Jambu mendasarkan ijtihadnya pada qaidah memelihara tradisi 

lama yang masih baik, dan mengambil tradisi baru yang lebih baik. 3) Adapun media yang 

digunakan kiai masjid di Desa Jambu berikut ini: acara-acara hari besar Islam seperti maulid 

Nabi Saw. dan isra’ mi’raj, slametan kelahiran dan kematian (tahlil), sarwa, pengajian kitab 

kuning, dan istigasah. 

 

Kata Kunci: Kepemimpinan Kiai, Moderasi Beragama. 

 

LEADERIA: 
JURNAL MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM 
 Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19 

mailto:penulis1@gmail.com


Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam  

 
 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    2 
 
 

 

ABSTRACT 

This research aims to reveal the phenomenon of the role of mosque leadership (kiai) in instilling 

religious moderation amid the strong current of radicalism in Jambu Village, Lenteng. The 

mosque kiai in this study is Kiai Wafi. This study is interesting because the mosque kiai in this 

village strives to preserve the Aswaja Islamic understanding in his village. The approach used 

in this research is qualitative. The data collection process employs interviews, observations, 

FGDs (Focus Group Discussions), and documentation. Meanwhile, data analysis uses the 

following steps: data condensation, data presentation, and drawing conclusions or verification. 

This research produces the following findings: 1) In general, the socio-religious condition of 

Madurese society is highly religious and obedient to Islamic teachings, characterized by 

Aswaja Islam. Thus, the socio-religious condition of Jambu Village society is derived from the 

socio-religious condition of Madura. However, recently, this village has been disturbed by 

people who adhere to Wahhabi ideology and HTI (Hizbut Tahrir Indonesia). 2) The efforts of 

the Jambu Village mosque kiai are based on his ijtihad (independent reasoning) on the principle 

of preserving good old traditions while adopting new traditions that are better. 3) The media 

used by the mosque kiai in Jambu Village include the following: Islamic holiday celebrations 

such as Mawlid al-Nabi (the Prophet's birthday) and Isra Mi'raj, birth and death ceremonies 

(tahlil), sarwa, yellow book study sessions (pengajian kitab kuning), and istigasah (collective 

prayers for help). 

Keywords: Leadership of Kiai, Religious Moderation 

 

PENDAHULUAN 

Kepemimpinan kiai selalu menarik diperbincangkan. Karena sosok kiai merupakan 

tokoh sentral di tengah masyarakat, utamanya masyarakat pedesaan seperti Madura ( Atiqullah, 

2016). Bagi mereka, kiai menempati posisi nomor wahid, kiai dipandang sosok pemimpin yang 

mampu menyelesaikan berbagai masalah serta banyak berkontribusi dalam kehidupan 

masyarakat. Max Weber dalam Fathorrahman, menyatakan kemampuan kiai yang demikian itu 

karena kiai memiliki otoritas penuh sehingga dengannya dapat memengaruhi orang lain dalam 

hal ini masyarakat, dengan mudah (Fathorrahman, 2023). Oleh karenanya, kiai memiliki jasa 

besar dalam membentuk keberagamaan masyarakat Madura, sebut saja seperti Kiai Kholil 

Bangkalan, dan Kiai Syarqawi Guluk-Guluk Sumenep, (Soebahar, 2013).  



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19 
 

 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    3 
 
 

Dua ulama besar di atas, membumikan Islam ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah, bercirikan 

tawassuth. Alhasil, warna Islam yang berkembang di Madura adalah Islam aswaja. Kita dapat 

melihatnya dari sisi kehidupan masyarakat yang selalu berpegang pada syari’at Islam. Selain 

itu, Madura dikenal sebagai serambi Madinah karena di pulau ini tumbuh banyak pesantren 

(Soebahar, 2013). 

Namun demikian, masyarakat Madura yang dikenal pulau santri, pengamal aswaja, dan 

serambi Madinah ini, diusik oleh kelompok radikal. Kelompok ini memiliki cita-cita untuk 

mengembalikan kejayaan masa lampau ke masa kini, dengan upaya ingin membangun dan 

mendirikan negara Islam atau membentuk masyarakat Islam (Munif, 2016). 

Adanya kelompok radikal jelas menjadi ancaman bagi masyarakat Indonesia, utamanya 

masyarakat Madura. Karena kelompok ini sampai saat ini terus berupaya untuk menyebarkan 

ideologinya, meskipun dianggap bertentangan dengan meanstream masyarakat Madura, 

bahkan Indonesia (Munif, 2016). Ketakutan pesantren aswaja terjangkit paham radikal itu tidak 

berlebihan, mengingat kelompok radikal terus berupaya merongrong paham aswaja yang 

terdapat di pesantren. Tentu untuk saat ini, mereka belum dan tidak berani untuk terang-

terangan masuk ke pesantren-pesantren yang ada di Madura, karena masih kuatnya kiai 

pesantren, akan tetapi mereka sudah mulai masuk ke masjid-masjid di Madura, khususnya di 

Sumenep, hal ini pada gilirannya akan menimbulkan kekhawatiran, karena tidak menutup 

kemungkinan pada saatnya mereka akan masuk ke pesantren-pesantren. 

Menurut salah satu sahabat Ansor Lenteng, Sa’di, gerakan Wahabi di Madura cukup 

masif, khususnya di Sumenep (Hasan Basri, 2022). Tokoh wahabi sudah masuk ke desa-desa, 

lembaga pendidikan Islam, dan masjid. Biasanya mereka pertama kali menumpang solat, 

kemudian azan dan menjadi imam solat di masjid itu. Lama-kelamaan mereka berusaha 

untuk menguasai masjid dengan cara menjadi ta’mir masjid (Sa’di, 2024) . Namun gerakan 

mereka sudah tercium oleh kiai-kiai masjid, merekapun tidak membiarkan masjidnya diduduki 

oleh orang-orang wahabi, HTI, MTA (Hasan Basri, 2022). Meskipun faktanya, menurut 

Dewan Ta’mir masjid Sumenep, Kiai Homaidi sudah ada satu dua masjid di Sumenep yang 

dikuasai oleh wahabi (Homaidi, 2023). Akan tetapi, masih banyak masjid-masjid yang tetap 

bertahan sebagai masjid aswaja berwajah NU, tentu ini karena keberhasilan kiai masjid. 

Sementara itu, faham wahabi atau faham garis keras (radikalisme) masuk ke Desa Jambu 

melalui orang pendatang baru, dimana orang ini berasal dari luar desa yang sengaja datang ke 



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam  

 
 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    4 
 
 

Desa Jambu dan kemudian berdomisili di desa ini. Di antara mereka ada yang sampai mendirikan 

masjid, seperti Ustad Rusydi Amin, ada juga yang mendirikan pesantren seperti misalnya Ustad 

Nasruddin. Dua ustad inilah yang paling gencar menyebarkan faham wahabi, serta menolak 

dengan keras amaliyah-amaliyah aswaja al-Nahdliyah. Selain melalui pendatang baru, ajaran 

wahabi dibawa oleh orang asli Desa Jambu, yang belajar atau mondok di pesantren-pesantren 

yang beraliran keras, kemudian setelah mereka pulang dari pesantren tersebut, mengenalkan dan 

menyebarkan aliran atau fahamnya kepada masyarakatnya sendiri, yakni masyarakat Jambu 

(wafi Nuh, 2024).  

Gerakan mereka yang masif kemudian tercium oleh Kiai Wafi Nuh, dan dianggap sebagai 

sesuatu yang dapat mengancam terhadap kondusifitas masyarakat Jambu, terutama mengancam 

keyakinan, amaliyah ubudiyah dan tradisi keagamaan yang sudah berjalan dan mentradisi. Beliau 

sebagai kiai masjid dan tokoh masyarakat Jambu, tentu tidak diam melihat realita ini, namun 

beliau juga tidak lantas menentang mereka secara frontal. Upaya pencegahan Kiai Wafi atas 

merebaknya faham wahabi-radikal dilakukan dengan caranya beliau yang elok, sebuah cara yang 

tidak membabi buta misalnya sampai mengusir mereka yang beraliran keras tadi. Namun secara 

umum, Kiai yang dianggap berhasil mempertahankan masjidnya dari kelompok radikal, adalah 

Kiai Wafi Nuh. Adapun indikator keberhasilan kiai masjid ini dapat dilihat dari upaya yang 

dilakukannya dalam mempertahankan masjidnya agar tetap steril dari paham di luar paham 

aswaja, di tengah masyarakatnya yang sudah terkontaminasi paham-paham radikal (Observasi, 

2024). 

Tidak hanya itu, keberhasilan kiai masjid ini dapat kita lihat dari usahanya yang 

sungguh-sungguh dalam menjaga masyarakatnya agar tidak terjangkit paham radikal. Hal ini 

dilakukan olehnya semata-mata untuk mempertahankan aswaja dan nilai-nilai moderasi 

beragama yang sudah lama berkembang di desanya. Maka dari itu perlu untuk mengkaji lebih 

mendalam tentang kondisi sosial keagamaan, serta ijtihad kiai masjid dalam melestarikan 

moderasi beragama dan media yang digunakan kiai dalam melestarikan moderasi beragama 

masyarakat Jambu  lenteng.  

 

 



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19 
 

 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    5 
 
 

 

METODE PENELITIAN 

Dalam konteks ini, peneliti memperhatikan satu hal penting yang berkaitan dengan 

penelitian lapangan, yaitu data terdapat di lokasi penelitian, oleh karena itu peneliti harus 

turun langsung ke Desa Jambu, karena peneliti merupakan instrument penelitian utama. 

Guba dan Lincoln dalam Mardiyah, menyatakan bahwa penelitian lapangan memberikan 

kesempatan untuk menghasilkan data secara mendalam dan holistik, data kemudian dapat 

diproses segera bersamaan dengan analisis data (Mardiyah, 2013). 

Adapun jenis Tulisan ini adalah kualitatif. Karena untuk memahami makna yang 

mendasari tingkah laku informan, serta peluang untuk meneliti fenomena sosial secara 

holistik (Khozen, 2006). Fenomena sosial yang dikaji merupakan satu kesatuan yang tidak 

dapat dipisahkan karena tindakan yang terjadi antara kiai masjid dan masyarakat atau 

sebaliknya bukanlah tindakan yang hanya diakibatkan oleh satu dua faktor saja, akan 

tetapi melibatkan sekian banyak faktor yang saling terkait. Yang terakhir, penelitian 

kualitatif memberikan peluang untuk memahami fenomena sosial menurut emic view atau 

pandangan aktor setempat.  Dalam hal ini, peneliti berperan sebagai orang yang belajar 

mengenai apa yang menjadi pandangan kiai masjid dan masyarakat Desa Jambu tentang 

kepemimpinan kiai masjid dalam melestarikan moderasi beragama, dengan cara peneliti 

melebur dengan mereka semua dalam rangka untuk mendapatkan data penelitian. 

Sedangkan sumber data Tulisan ini ada dua, yakni primer seperti kiai masjid, pengurus 

masjid, dan remas dan sekunder seperti masyarakat setempat. Sedangkan dalam pemilihan 

informan, peneliti menggunakan teknik sampling purposive, teknik bola salju, dan teknik 

internal sampling. 

Sementara dalam mengumpulkan data, peneliti menggunakan empat metode, yaitu 

wawancara mendalam, observasi non partisipan, dokumentasi, dan FGD. Metode pertama 

yang digunakan adalah wawancara mendalam. Dalam tulisan ini, peneliti menggunakan 

teknik wawancara tidak terstruktur dengan pedoman wawancara berupa garis besar 

permasalahan yang akan ditanyakan. Cara seperti ini menjadikan peneliti dan informan 



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam  

 
 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    6 
 
 

terlihat lebih santai dan lebih akrab. Ketika melakukan interview, peneliti menanyakan 

pertanyaan-pertanyaan secara umum berkaitan dengan tema penelitian, yaitu kondisi 

sosial keagamaan masyarakat Jambu, ijtihad kiai masjid dalam melestarikan moderasi 

beragama di Desa Jambu, dan media yang digunakan kiai masjid dalam melestarikan 

moderasi beragama di Desa Jambu. 

Metode kedua adalah observasi non partisipan yang peneliti gunakan untuk 

melengkapi dan sifatnya untuk menguji hasil wawancara yang diperoleh dari dan atau 

diberikan informan. Dengan menggunakan teknik ini, hasil wawancara yang belum 

sempurna akan menjadi sempurna dan mampu menggambarkan segala macam situasi 

(Sugiyono, 2009). 

Metode ketiga adalah dokumentasi yang juga menjadi pelengkap dari penggunaan 

metode observasi dan wawancara dalam sebuah penelitian. Dengan metode ini, hasilnya 

akan lebih kredibel serta tingkat kevalidannya lebih tinggi. Studi dokumen oleh peneliti 

digunakan dalam hal-hal berikut: kondisi sosial keagamaan masyarakat Jambu, ijtihad kiai 

masjid dalam melestarikan moderasi beragama di Desa Jambu, dan media yang digunakan 

kiai masjid dalam melestarikan moderasi beragama di Desa Jambu. 

Metode keempat adalah FGD (Forum Group Discussion). Menurut John W. 

Creswell, FGD sebenarnya termasuk tipe wawancara.  Peneliti menggunakan FGD ini 

karena dalam pengumpulan data tidak hanya berinteraksi dengan individu, melainkan 

dengan kelompok. Oleh karena itu, penggunaan FGD sangatlah efektif. Penggunaan 

metode ini merupakan saran dari salah satu kiai masjid agar dalam pengumpulan data 

lebih holistik. Adapun analisis data yang digunakan peneliti adalah model interaktif yang 

dikembangkan oleh Miles dan Huberman. Model ini terdiri dari tiga tahapan, yakni 

reduksi data, penyajian data, dan pengumpulan atau verifikasi data (Miles & Huberman, 

2014) 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kondisi Sosial Keagamaan Desa Jambu  



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19 
 

 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    7 
 
 

Orang Madura secara umum, sebagaian besar memeluk agama Islam. Ketaatan 

mereka terhadap agama Islam sangat kuat menyebabkan mereka tunduk dan pasrah 

kepada Allah Swt., hal ini diperkuat dengan pernyataan Ahmad Rifa’i "Kepasrahan ini 

sesuai dengan pribahasa Madura yang secara tegas menyatakan bahwa karena asepat 

sama' basor (bersifat maha mendengar dan maha melihat), koasanah Alla ta' ekening 

tendha (Bahasa Madura); kekuasaan Allah tak dapat ditiru." (Ahmad Rifai, 2024). Atas 

kepercayaan terhadap kuasa Allah membuat orang Madura secara penuh dan ikhlas tunduk 

pada kehendak Allah. Ketaatan orang Madura terhadap agama Islam sudah sangat tinggi. 

Hal ini juga tercermin dalam masyarakat Jambu Lenteng, sebagaimana pernyataan Lutfi 

sebagai berikut: 

“Agama bagi kami, bagi masyarakat Jambu dan Madura secara umum adalah 

Islam. Agama ini sudah meresap dan mewarnai pola kehidupan sosial kami, 

seperti yang terlihat dalam cara mereka berpakaian. Agama dianggap hal yang suci 

atau sakral yang harus dibela dan merupakan pedoman hidup bagi masyarakat 

Madura. Siapapun yang menghina agama Islam harus mati.” 

Pernyataan di atas, menunjukkan betapa masyarakat Jambu merupakan masyarakat 

yang agamis dalam arti masyarakat di desa ini sangat kental terhadap doktrin agama Islam. 

Hal ini juga dapat dibuktikan dengan kondisi masyarakat yang mudah dalam taat dan patuh 

terhadap hukum dan ajaran Islam. Serta kita mudah menyaksikan masyarakat Jambu 

menjalankan ritual-ritual atau amaliyah Islam, seperti solat berjamaah di musola 

dan masjid-masjid. Selain itu, adanya tradisi Islam yang tetap kokoh dijalankan oleh 

masyarakat, misalnya pengajian, tahlilan, barzanjian, solawatan, dan istigasah (Observasi, 

2024). 

Demikian itu menunjukkan betapa tingkat religiusitas masyarakat Jambu sangat 

tinggi, tercermin dalam ketaatan mereka terhadap ajaran Islam dan rutinitas ibadah yang 

telah menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan sehari-hari. Pernyataan Lutfi bahwa 

agama sudah meresap dan mewarnai pola kehidupan sosial kami, menegaskan bahwa 

Islam bukan sekadar keyakinan spiritual, melainkan sistem nilai yang mengatur perilaku 

sosial, moral, dan budaya masyarakat Jambu. Ketaatan terhadap Allah Swt. menjadi 

ukuran utama dalam menilai kualitas individu, sebagaimana terlihat dalam penilaian 

terhadap pelaksanaan salat lima waktu sebagai indikator ketaatan dan kefasikan 



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam  

 
 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    8 
 
 

seseorang. Dengan demikian, relegiusitas masyarakat Jambu bukan hanya ekspresi 

spiritual saja, melainkan juga hasil dari proses pembiasaan dan penguatan dalam 

masyarakat Jambu itu sendiri yang berlangsung secara konsisten. 

Potret agamis seperti gambaran di atas, disebabkan kokohnya komitmen kiai masjid 

dalam membina dan mendidik masyarakat. Kiai masjid di desa ini, terus berdakwah baik 

bil lisan maupun bil hal, karena bagi mereka cara inilah yang dapat menjaga keagamaan, 

amaliyah-ibadah, dan tradisi Islam di tengah-tengah masyarakat. Dampak positif dari 

upaya kiai masjid adalah dirasakannya persamaan aliran masyarakat desa Jambu. Serta 

memudahkan kalangan kiai masjid dalam menyatukan tekad dan bulat untuk 

mempertahankan tradisi masyarakat yang pro Islam yang benar menurut keyakinannya, 

dalam bingkai dakwah; mengajak, menyuruh masyarakat terhadap kebaikan dan 

mencegah dari segala kemungkaran. (Observasi, 2024). Buah manispun didapat dan 

dirasakan oleh masyarakat Jambu, yakni buah dalam kenikmatan dalam taat dan patuh 

terhadap seluruh ajaran dan nilai-nilai Islam. Adapun warna keagamaan yang terdapat di 

desa ini, adalah Islam al-Nahdliyah, ini karena kiai masjid yang terdapat di Desa Jambu 

berhaluan NU baik NU kultural maupun NU struktural, seperti Kiai Wafi, beliau salah satu 

kiai masjid yang aktif di NU. Dengan demikian, tokoh masjid dan masyarakat Jambu 

hampir seluruhnya berhaluan ahlu sunnah wa al-Jama’ah al-Nahdliyah dan potret 

ini bertahan hingga sekarang. Berikut pernyataan Lutfi dan Kiai Wafi dalam 

menguraikan potret keagamaan masyarakat Jambu:  

“Masyarakat Jambu bisa dikatakan masyarakat relegius dan memiliki ketaatan 

yang kuat terhadap Allah. Ukurannya adalah dijadikannya solat sebagai ukuran 

kebaikan. Bagi mereka, siapapun yang melaksanakan solat lima waktu berarti ia 

hamba yang taat dan takut kepada Allah, sebaliknya jika ia lalai dalam solatnya 

berarti ia termasuk hamba yang fasik. Tidak hanya solat, ibadah-ibadah yang lain 

sudah mandarah daging dan menjadi rutinitas masyarakat Jambu ” (Lutfi, 2024). 

 

“Taatnya Masyarakat terhadap Islam. Terus, seragamnya pemahaman dan 

amaliyah mereka ke dalam pemahaman dan amaliyah aswaja itu karena 

pemahaman dan amaliyah yang dibawa dan dikembangkan di desa Jambu adalah 

pemahaman dan amaliyah pesantren dan NU. Seperti saya, lulusan dari Pesantren 

Annuqayah, dimana pesantren ini berhaluan aswaja. Dari dulu sampai sekarang 



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19 
 

 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    9 
 
 

Masyayikh Annuqayah memegang teguh terhadap Islam aswaja al-Nahdliyah. 

Apa yang saya peroleh dari Pesantren Annuqayah, saya bawa, saya berikan 

kembali kepada masyarakat.”1 

 

Dengan demikian, relegiusitas yang ditampilkan masyarakat Jambu tiada lain 

merupakan hasil upaya, peran, dan kontribusi dari kiai masjid. Warna keislaman mereka 

pun adalah merupakan warna keislaman yang dimiliki kiai masjid yang kemudian 

ditransfer ke tengah-tengah masyarakat. 

Apa yang dilakukan Kiai Wafi Nuh tersebut sebagai wujud upayanya dalam menjaga 

ajaran aswaja serta memelihara tradisi Islam yang telah lama berakar di tengah 

masyarakat.2 

Upaya Kiai Masjid dalam Melestarikan Moderasi Beragama di Desa Jambu 

Mengenai seperti apa dan bagaimana upaya kiai masjid di Jambu, dalam hal ini Kiai 

Wafi. Adalah berpedoman atau berpatokan pada satu qaidah terkenal, sebagai berikut; 

“menjaga tradisi lama yang masih baik, dan mengambil tradisi baru yang lebih baik”.  

Qaidah ini menjadi pedoman Kiai Wafi dalam berijtihad, dimana secara fungsional 

dan aplikatif beliau dengan teguh mempertahankan tradisi lama, disertai upaya mengambil 

tradisi baru yang lebih baik. Berikut pernyataan beliau: 

“Selama saya ada disini, berinteraksi dan berkomunikasi, serta berbaur dengan 

masyarakat, satu qaidah yang saya pegang, “al-muhafadzatu ‘ala al- qadimi al-

soleh wa al-akhdzu bil jadidi al-aslah” saya memelihara tradisi lama dan 

mengambil tradisi baru yang lebih baik. Tapi kiai harus paham dalam 

mengamalkan yang kedua ini, bukan hanya sembarangan mengambil tradisi baru, 

tradisi baru yang kita ambil yang tidak bertentangan dengan ajaran, hukum, dan 

nilai Islam. Jika bertentangan saya tinggalkan ”(Kiai Wafi, 2024). 

 

 
1 Kiai Wafi, Wawancara, di Jambu Lenteng pada tanggal 19 September 2024.  
2 Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita. (Jakarta: Wahid Institute, 2001), 112. 



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam  

 
 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    10 
 
 

Jika ditelaah, pernyataan Kiai Wafi tersebut mengandung makna cara kiai masjid 

dalam memelihara, merawat, dan melestarikan tradisi Islam di desa Jambu, yakni dengan 

cara memelihara tradisi lama dan mengambil tradisi baru yang lebih baik, sepanjang tidak 

berlawanan dengan ajaran dan nilai Islam. Usaha memelihara dan menjaga tradisi Islam 

di tengah-tengah masyarakat tidaklah mudah, memerlukan usaha, upaya, tenaga, pikiran 

yang benar-benar dicurahkan hanya untuk tujuan itu. Semua itu memerlukan proses yang 

amat panjang. 

Upaya Kiai Wafi tersebut di atas menunjukkan bahwa ijtihad yang dilakukan bukan 

sekadar mempertahankan tradisi, tetapi juga selektif dalam menerima pembaruan. Tradisi 

baru yang diadopsi harus selaras dengan ajaran Islam dan tidak merusak tatanan nilai yang 

telah mapan. Hal ini sejalan dengan hasil penelitian Liza Handayani yang menunjukkan 

bahwa masjid dapat menjadi pusat moderasi beragama melalui pendekatan yang adaptif 

dan kontekstual, dengan tetap menjaga nilai-nilai toleransi dan keadilan sosial dalam 

masyarakat lokal (Handayani, 2024). 

Adapun Islam yang dirawat, dijaga, dan dilestarikan oleh kiai masjid adalah Islam 

ahlu al-sunnah wa al-jama’ah, untuk selanjutnya akan disebut aswaja saja. Islam aswaja 

ini adalah Islam yang telah mengakar kuat di Madura, dan di Indonesia secara umum—

yang dibawa oleh para walisongo sekitar abad ke-14 M. Kiai Rofiq menegaskan bahwa: 

“Walisongo itu mengembangkan ajaran Islam di Indonesia itu berbasis ahlus 

sunnah wa al-jama’ah. Aswaja dipahami sebagai aliran yang berhaluan pada 

mazhab Syafi'i dan aqidahnya al-Asy'ari dan akhlaknya Al-Ghazali yang 

dipaparkan secara jelas dan lengkap oleh K.H. Hasyim Asy'ari dalam kitabnya 

Risalah Ahlus Sunnah Waljamaah.” (Ahmad Rofiq, 2024) 

 

Kemudian Kiai Rofiq melanjutkan penjelasannya tentang jenis Islam di Indonesia, 

sebagai berikut: 

“Jadi, sebelum abad ke-17, Islam di Indonesia itu semuanya menganut aqidah 

Asy-'ariyyah, Fiqihnya Syafi'iyyah dan ahklaknya Ghazaliyyah. Jadi setelah abad 

ke-18 sampai abad ke-19, maka muncullah gerakan-gerakan dan organisasi-

organisasi baru yang berdatangan ke Indonesia yang notabene mereka adalah 



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19 
 

 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    11 
 
 

pengikutnya Rasyid Ridha', Hasan al-Banna. Kemudian Muhammad Abduh yang 

disebut Islam modernis dalam konteks pemikirannya dikursus keislamannya 

disebut kelompok Islam piuritaris, artinya Islam yang tidak mau terhadap taqlid, 

Islam yang tidak mau terhadap qaul ulama', Islam yang hanya ingin merujuk 

kepada ajaran Islam yang murni yaitu Al-Quran dan Hadist. Dan itu secara 

organisasi sosial keagamaan menjadi cikal bakal lahirnya Muhammadiyah di 

Indonesia.” (Ahmad Rofiq, 2024) 

 

Dengan demikian, akar Islam aswaja yang berkembang dan akhirnya mengakar kuat 

selama berabad-abad di Indonesia berasal dari para walisongo, yang kemudian mereka 

wariskan kepada dan dilestarikan oleh murid-muridnya. Tradisi seperti ini yang berjalan 

dari dulu hingga saat ini, yakni tradisi menjaga, memelihara, dan melestarikan tradisi Islam 

aswaja—yang dijalankan dan dipikul oleh para ulama/kiai penerus walisongo. Seperti 

genealogi para masyayikh Annuqayah Guluk-Guluk yang juga bersambung ke walisongo. 

Terkait hal ini Abd. Haq menjelaskan: 

“Menurut saya, ada dua genealogi para Masyayikh Annuqayah ke Walisongo, 

yaitu pertama, masyayikh Annuqayah nyambung ke Walisongo lewat guru-guru 

mereka jika dirunut ke atas nyambung sampai ke Walisongo. Kedua, masyayikh 

Annuqayah juga nyambung ke walisongo lewat gen keturunan, karena pendiri 

Pesantren Annuqayah, KH. Muhammad Syarqawi berasal dari Kudus dan masih 

keturunan Sunan Kudus. Dari sini kemudian dapat disimpulkan bahwa para 

masyayikh Annuqayah dan pesantrennya dari dulu hingga kini dan sampai 

kapanpun tetap berhaluan aswaja.” (Abd. Haq, 2024) 

 

 

Pernyataan di atas juga dikuatkan oleh pendapat salah satu kiai masjid Jambu, Kiai 

Wafi sebagai berikut: 

“Pesantren Annuqayah termasuk pesantren yang istiqamah menganut faham ahlu 

al-sunnah wa al-jama’ah. Para masyayikh dari pendiri pesantren, KH. Syarqawi, 

putra-putra beliau seperti KH. Muhammad Ilyas Syarqawi dan KH. Abdullah 

Sajjad, generasi berikutnya Kiai Basyir, Kiai Warist, Kiai Amir, sampai hari ini 

masanya Kiai Fikri dan Kiai Ainul Yaqin istiqamah memegang teguh faham ahlu 

al-sunnah wa al-jama’ah. Faham ahlu al- sunnah wa al-jama’ah ini akan kokoh 

sampai kapanpun di Pesantren Annuqayah. Faham ini yang saya bawa ke 



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam  

 
 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    12 
 
 

Masyarakat khususnya Masyarakat Jambu, karena saya alumni Annuqayah. Apa 

yang saya peroleh dari Annuqayah, apa yang saya pelajari dari pesantren ini, dari 

para masyayikh, saya ajarkan juga ke Masyarakat.” (Kiai Wafi, 2024) 

Dari paparan dan pernyataan di atas, kita dapat mengetahui beberapa hal mengenai 

faham keislaman di desa Jambu, pertama, faham keislaman Masyarakat Jambu adalah 

faham ahlu al-sunnah wa al-jama’ah yang bersumber dari dan nyambung ke walisongo. 

Kedua, faham ahlu al-sunnah wa al-jama’ah ini kemudian dilanjutkan, dirawat, dan dijaga 

oleh murid-murid walisongo, para ulama/kiai pesantren hingga menjadi tradisi bagi para 

ulama/kiai pesantren dalam menjaga dan merawat faham tersebut, seperti yang dilakukan 

oleh para masyayikh Annuqayah. Ketiga, alumni dari pesantren-pesantren aswaja 

kemudian melanjutkan atau meneruskan tradisi memelihara dan merawat faham ahlu al-

sunnah wa al-jama’ah di tengah-tengah Masyarakat, dalam hal ini seperti yang dilakukan 

oleh Kiai Wafi selaku alumni Pesantren Annuqayah. Dan keempat, Kiai Wafi merawat 

faham aswaja karena keyakinan beliau bahwa faham ini adalah faham keislaman yang 

moderat yang disinyalir dapat mengakomodir budaya atau tradisi lokal yang bersifat 

kedaerahan. 

Dalam konteks ini, ijtihad Kiai Wafi tidak hanya bersifat individual, tetapi juga 

merupakan bagian dari gerakan kolektif para ulama pesantren dalam menjaga eksistensi 

Islam moderat di tengah masyarakat. Penelitian Sopian Aman menunjukkan bahwa peran 

da’i dalam pembinaan moderasi beragama sangat bergantung pada kemampuan mereka 

dalam mengintegrasikan nilai-nilai lokal dengan ajaran Islam universal, serta membangun 

komunikasi yang inklusif dengan masyarakat (Sopian, 2024) 

Cara tersebut di atas yang terus dilakukan Kiai Wafi dari dulu hingga sekarang. 

Spekulasi yang terbangun dalam diri Kiai Wafi adalah cara demikian itu dapat merawat 

faham ahlu al-sunnah wa al-jama’ah agar tetap eksis di tengah-tengah masyarakat Jambu. 

Apabila faham tersebut dapat terus eksis dan bertahan di tengah-tengah masyarakat, maka 

dengan sendirinya sikap moderat akan tertanam dalam-dalam, dalam setiap pribadi 

masyarakat, meskipun akhir- akhir ini, ada faham baru yang berkembang, seperti 

pernyataan Kiai Wafi berikut ini: 



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19 
 

 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    13 
 
 

“Desa Jambu belakangan ini dimasuki faham-faham baru di luar faham ahlu al-

sunnah wa al-jama’ah, desa Jambu termasuk desa yang paling banyak orang yang 

berpaham di luar aswaja, paling subur disini, jika dibandingkan dengan desa-desa 

lain se-kecamatan Lenteng. Ada faham HTI, ada yang berfaham wahabi, ada juga 

yang mengikuti fahamnya Ustadz Abu Bakar Ba’asyir.”3 

 

Bahkan menurut Abd. Haq, ada salah satu ustadz yang ngajar di salah satu pesantren 

di Jambu bersikap sangat radikal. Ustadz tersebut dengan terang- terangan menentang 

amaliyah masyarakat Jambu—yang sebenarnya sudah tertanam lama, seperti qunut, tahlil, 

dan maulid Nabi Saw, dianggap bid’ah dan harus dihentikan agar tidak lagi diamalkan 

oleh masyarakat Jambu.83 Merebaknya faham wahabi di desa ini tidak lantas kemudian 

membuat Kiai Wafi menyerah, pasrah, dan membiarkan faham wahabi-radikal ini semakin 

berkembang di desanya, Kiai Wafi tidak juga secara frontal menentang dan melawan 

menggunakan kekerasan yang bersifat fisik, cara seperti itu beliau tinggalkan, akan tetapi 

Kiai Wafi melawan gerakan wahabi dengan cara lembut. Dalam hal ini Kiai Wafi 

menjelaskan: 

“Di desa Jambu memang ada beberapa ustadz yang berpaham wahabi, tapi saya 

tidak gusar, saya tidak takut adanya mereka. Saya juga tidak melawan mereka 

dengan cara kekerasan. Saya tidak pernah berhadap-hadapan melawan mereka. 

Saya hanya melakukan rutinitas seperti biasanya. Mungkin kalau ini dapat 

dikatakan cara ya tidak apa-apa. Ada dua rutinitas yang saya lakukan, lil ilmi dan 

lil ‘amal.” 

 

Dua hal di atas (lil ilmi dan lil ‘amal), yang dilakukan Kiai Wafi adalah merupakan 

hasil ijtihad beliau dalam menghadapi dan melawan ustadz-ustadz yang berpaham wahabi. 

Artinya, lil ilmi dan lil ‘amal ini adalah cara yang beliau pakai dalam meredam faham 

wahabi dan HTI di desa Jambu, desanya sendiri. 

Pertama, ijtihad lil ilmi, dalam hal ini Kiai Wafi mewarisi tradisi ilmu agama Islam 

aswaja yang diperoleh dari Pesantren Annuqayah yang juga berhaluan aswaja. Kemudian 

 
3 Kiai Wafi, Wawancara, di Jambu Lenteng pada tanggal 19 September 2024.  

file:///C:/Users/stidk/Downloads/Fathorrahman_Peran%20Kepemimpinan%20Kiai%20Masjid..doc%23_bookmark124


Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam  

 
 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    14 
 
 

Kiai Wafi mengajarkan ilmunya tersebut kepada masyarakat lewat pengajian kitab kuning 

warisan ulama aswaja. Salah satu anggota pengajian kitab kuning minggu pagi, Lutfi 

menguraikan proses pengajian kitab kuning ini: 

“Pengajian kitab kuning ini diselenggarakan di masjid beliau sendiri. Sedangkan 

kitab yang digunakan adalah kitab tafsir jalalain. Pengajian kitab kuning tafsir 

jalalain ini dilaksanakan setiap hari minggu pagi, dengan cara bandongan dimana 

Kiai Wafi membaca tafsir dan menjelaskannya, sedangkan masyarakat mencatat 

dan menyimak penjelasan Kiai Wafi dengan seksama. Anggota pengajian kitab 

kuning ini banyak sekali, terutama Masyarakat jambu sendiri dan ada yang datang 

dari desa-desa tetangga. Satu hal kesan saya selama ngaji, Kiai Wafi dalam 

menjelaskan materi tafsir dengan cara gamblang dan luas sekali, mudah 

dipahami.” 

Selain pengajian kitab kuning di masjid, Kiai Wafi juga mengajar masyarakat pada 

acara-acara hari besar Islam, ketika beliau diundang oleh masyarakat. Pada moment 

tersebut Kiai Wafi memberikan tausiyah tentang tema-tema keislaman; syari’at Islam dan 

Aqidah, atau tema yang sesuai dengan format acaranya, misalnya bila acaranya maulid, 

maka beliau menerangkan tentang ke-maulidan, dan sebagainya.  

Dengan cara ijtihad lil ilmi ini, Kiai Wafi percaya baik secara langsung maupun tidak 

langsung, akan meredam menjamurnya faham wahabi-HTI radikal di kalangan Masyarakat 

Jambu. Cara lil ilmi dianggap ampuh karena sebenarnya cara ini yang juga dilakukan oleh 

Rasulullah dalam mengangkat Masyarakat Jahiliah Arab dari jurang kebodohan menuju 

nur cahaya Ilahi. Ini juga yang dipakai para ulama/kiai pesantren dalam menyebarkan 

faham keislaman ahlu al- sunnah wa al-Jama’ah.  

Kedua, ijtihad lil ‘amal, dalam hal ini ada beberapa amaliyah yang dijalankan 

oleh Kiai Wafi, yaitu amaliyah ijtima'iyah (keteladanan dibidang sosial). Kiai Wafi 

berinteraksi dengan masyarakat, dengan semua golongan termasuk dengan ustadz-

ustadz wahabi, menggunakan akhlak dan sopan santun. Selain itu, ada juga amaliyah 

diniyah (ketaladanan berinteraksi dalam bidang beragama), dalam hal ini Kiai Wafi sangat 

membuka diri untuk semua lapisan Masyarakat dan semua golongan yang berbeda-beda. 

Sikap yang ditunjukkan oleh beliau ini sangat terlihat betapa beliau itu sangat tasamuh, 

misalnya beliau tidak pernah dalam hidupnya menjelek-jelekkan atau mengkafirkan orang 



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19 
 

 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    15 
 
 

lain. Dengan dua ijtihad di atas, yakni lil ilmi dan lil ‘amal, Kiai Wafi dapat merawat 

Islam wasathiyah di bumi Jambu, tanpa harus menggunakan kekerasan fisik dan non fisik 

terhadap pihak-pihak lawan yang bersebrangan. Berikut ini pernyataan langsung Kiai 

Wafi:  

“Ustadz-ustadz yang berpaham HTI, wahabi, seperti Ustad Rusydi Amin, Ustadz 

Nurruddin, Ustad Miskoro, kalau dulu, awal-awal mereka berada di sini teriak-

teriak, kasar keras dalam menyuarakan paham mereka kepada masyarakat, dan 

menuduh sesat kepada siapapun yang tidak mau sepaham dengan mereka. Ustadz-

ustadz ini tidak mau tahlilan, tidak mau solawatan, tidak mau maulidan. Tapi itu 

dulu. Sekarang sepertinya mereka sudah tidak keras lagi, sudah mau tahlilan, sudah 

mau maulidan, dan mengikuti amaliyah- amaliyah masyarakat Jambu pada 

umumnya. Mengapa mereka saat ini mereka berubah sikap menjadi lunak, karena 

kita tetap mempertahankan dan menjalankan amaliyah aswaja meskipun mereka 

menolaknya. Tradisi pesantren tetap berjalan, tradisi Masyarakat terus berjalan, 

lama kelamaan mereka tidak kuat dan ikut kami, ikut tradisi keagamaan yang 

biasa kami lakukan.” (Kiai Wafi, 2024) 

Demikian juga pengakuan Kiai Syafraji kepada peneliti, ustadz-ustadz yang beraliran 

keras (wahabi, HTI, dan aliran Ustadz Abu Bakar Ba’asyir) tidak mengakui amaliyah 

seperti tahlil dan maulid Nabi Saw. sebagai ibadah. Mereka tidak ingin mengikuti amaliyah 

tadi, bahkan menganggap sesat dan kafir. Namun akhir-akhir ini rupanya mereka sudah 

berubah dan melunak serta mengikuti amaliyah-amaliyah kiai masjid dan Masyarakat—

yang notabene merupakan tradisi Islam dan ibadah yang sudah mengakar kuat dari dulu. 

Media Kiai Masjid Dalam Melestarikan Moderasi Beragama di Desa Jambu  

Strategi dakwah moderasi yang dijalankan oleh Kiai Wafi di Desa Jambu tidak hanya 

bertumpu pada pendekatan keilmuan dan keteladanan, tetapi juga pada pemanfaatan 

media keagamaan berbasis tradisi lokal. Media ini adalah bentuk-bentuk ekspresi 

keagamaan yang telah mengakar dalam budaya masyarakat, seperti perayaan hari besar 

Islam dan lain-lain. 

Kiai Wafi menegaskan bahwa media-media keagamaan yang hidup di Desa Jambu 

tidak berdiri sendiri, melainkan merupakan hasil sinergi antara kiai dan masyarakat. Kerja 

sama ini menjadikan media keagamaan sebagai benteng yang efektif dalam meredam 



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam  

 
 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    16 
 
 

paham radikal seperti Wahabi dan MTA. Tradisi seperti maulid Nabi, isra’ mi’raj, 

slametan kelahiran dan kematian, serta pengajian kitab kuning menjadi ruang edukatif 

sekaligus spiritual yang memperkuat nilai-nilai Islam wasathiyah. Kiai Wafi menuturkan 

berikut ini: 

“Media-media yang hidup di Desa Jambu tidak berdiri sendiri. Artinya, media ini 

bisa tetap hidup karena disokong oleh kiai. Kiai bisa kuat, karena dibantu oleh 

masyarakat. Nah, antara kiai dan masyarakat saling bekerja sama dalam 

menghidupkan media-media masyarakat ini. Alasan mengapa bisa media ini 

menjadi senjata dalam meredam paham radikal, ya karena antara kiai dan 

masyarakat muslim saling bekerja sama dan menguatkan satu sama lain.” (Kiai 

Wafi, 2024) 

Dengan demikian, media-media tersebut di atas bisa terawat karena hasil kerjasama 

kiai dan masyarakat. Dan media-media ini pada akhirnya menjadi tradisi keagamaan 

yang dimiliki oleh masyarakat Islam Desa Jambu. Ada beberapa media yang digunakan kiai 

dan masyarakat dalam merawat dan melestarikan moderasi beragama: acara-acara hari 

besar Islam seperti maulid Nabi Saw. dan isra’ mi’raj, slametan kelahiran dan kematian 

(tahlil), sarwa, pengajian kitab kuning, dan istigasah.  

Temuan ini sejalan dengan penelitian oleh Nurul Huda yang menyatakan bahwa 

tradisi keagamaan lokal seperti tahlilan dan maulidan berfungsi sebagai media transmisi 

nilai moderasi dan identitas keislaman yang inklusif. Tradisi ini bukan sekadar ritual, 

tetapi juga menjadi ruang sosial yang memperkuat kohesi umat dan membentengi mereka 

dari ideologi eksklusif (Nurul Huda, 2024) 

Kiai Wafi menekankan bahwa kekuatan media keagamaan terletak pada sinergi 

antara kiai dan masyarakat. Kiai sebagai aktor kultural tidak bekerja sendiri, melainkan 

didukung oleh masyarakat yang secara aktif menjaga dan menghidupkan tradisi. Dalam 

konteks ini, masyarakat bukan sekadar objek dakwah, tetapi juga subjek yang berperan 

aktif dalam melestarikan nilai-nilai moderasi. 

Penelitian oleh Khoirul Anam menunjukkan bahwa keberhasilan dakwah moderasi 

sangat bergantung pada partisipasi aktif masyarakat dalam menjaga tradisi keagamaan 

lokal². Ketika masyarakat merasa memiliki tradisi tersebut, mereka akan lebih resisten 



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19 
 

 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    17 
 
 

terhadap ideologi yang mencoba menghapusnya. Di Desa Jambu, hal ini terbukti melalui 

keberlanjutan acara-acara keagamaan yang menjadi identitas kolektif umat Islam setempat 

(Khoirul Anam, 2024). 

Media-media keagamaan yang digunakan oleh Kiai Wafi dan masyarakat Desa 

Jambu telah bertransformasi menjadi tradisi yang mengakar. Tradisi ini tidak hanya 

berfungsi sebagai ekspresi keagamaan, tetapi juga sebagai mekanisme sosial untuk 

menjaga harmoni dan mencegah konflik ideologis. Dalam konteks ini, media keagamaan 

menjadi instrumen dakwah yang tidak konfrontatif, tetapi edukatif dan kultural. 

Sebagaimana dijelaskan oleh M. Syafi’i tradisi keagamaan lokal memiliki daya tahan 

tinggi terhadap infiltrasi ideologi transnasional karena bersifat partisipatif dan berbasis 

komunitas³. Tradisi seperti istigasah dan pengajian kitab kuning menjadi ruang kontestasi 

ideologis yang dimenangkan oleh nilai-nilai moderasi karena didukung oleh struktur 

sosial yang kuat (M. Syafi’I, 2024) 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Kepemimpinan kiai masjid bagi masyarakat sangat dirasakan kebermanfaatannya, 

terutama bagi masyarakat Desa Jambu. Karena kiai masjid di desa ini benar-benar berjuang 

dalam menata umat. Desa Jambu termasuk desa relegius, bahkan desa ini dikenal desa Islam 

atau desa santri. Hal ini semua dikarenakan kuatnya peran kiai masjid; Kiai Wafi. Kiai masjid 

tersebut berhasil memelihara dan mempertahankan Islam ahlu al-sunnah wa al- Jama’ah di 

desanya. Namun identitas desa santri belakangan ini terganggu, karena diganggu oleh orang-

orang pendatang baru yang berpahaman wahabi dan HTI.  

Adapun ijtihad kepemimpinan kiai masjid Desa Jambu dalam melestarikan dan merawat 

Islam wasathiyah adalah dengan berpedoman pada kaidah “al-muhafadhatu ‘ala al-qadimi al-

soleh wa al- akhdu bi al-jadidi al-aslah”. Dalam mengimplementasikan kaidah ini, 

mensosialisasikan paham ahlu al-sunnah wa al- jama’ah kepada masyarakat. Kiai masjid juga 

merespon hal-hal baru dan fenomena social keagamaan yang berkembang di masyarakat, 

dengan cara kiai masjid berani malahirkan pemikiran dan amaliyah baru yang akan merevisi 



Leaderia: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam  

 
 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    18 
 
 

pemikiran dan amaliyah Masyarakat. Sedangkan dalam melawan orang- orang radikal, kiai 

masjid menggunakan dua cara, yaitu lil ilmi dan lil ‘amal. Adapun media yang digunakan kiai 

masjid Desa Jambu adalah sebagai berikut; acara hari besar Islam seperti maulid Nabi Saw. dan 

isra’ mi’raj, slametan kelahiran dan kematian (tahlil), sarwa, pengajian kitab kuning, dan 

istigasah. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abror, Mhd., Moderasi Beragama dalam Bingkai Toleransi: Kajian Islam dan 

Keberagaman, (Jurnal Pemikiran Islam: Rusydiah, Volume 1 No. 2, Desember 2020.) 

Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita. (Jakarta: Wahid Institute, 2001). 

Afandi,  Khozin,  Buku  Penunjang  Berpikir  Teoritis  Merancang  Proposal, (Surabaya: 

Pascasarjana IAIN Sunan Ampel, 2006). 

 

Atiqullah, Perilaku Kepemimpinan Kolektif Pondok Pesantren: Studi Multisitus pada 

Pesantren Bani Djauhari, Pesantren Bani Syarqawi di Sumenep, dan Pesantren Bani 

Basyaiban di Pasuruan, (Surabaya: Pustaka Radja, 2016) 

Bahri, Syaiful, Mokh., Mahaguru Pesantren: Kisah Perjalanan Hidup Ulama Legendaris 

Syaichona Cholil Bangkalan, (Jakarta: Emir, 2015) 

Fathorrahman, Komunikasi Kiai dalam Kepemimpinan Kolektif di Pesantren Annuqayah 

Guluk-Guluk dan Pesantren Al-Amien Prenduan Sumenep, Disertasi, (Jember: UIN 

KH. Ahmad Shiddiq, 2021). 

Fathorrahman dan Matlani, Komunikasi Kiai dalam Kepemimpinan Kolektif di Pesantren 

Annuqayah Guluk-Guluk Sumenep, Jurnal Kariman, Vol. 11, No. 2, 2023, 284. 

 

Huberman, M.B, Miles, A.M, dan Saldana J, Qualitative Data Analysis, A Methods 

Sourcebook, Edition 3 USA: Sage Publications. Terjemahan Tjetjep Rohindi Rohidi 

(Jakarta: UI-Press, 2014). 

Soebahar, Halim, Abd, Modernisasi Pesantren: Studi Transformasi Kepemimpinan Kiai dan 

Sistem Pendidikan Pesantren, (Yogyakarta: LKiS, 2013). 

Munif, Meneguhkan NKRI di Madura (Studi Atas Peran Pesantren dalam 

Membendung Radikalisme di Madura), Jurnal ’Anil Islam, Vol. 9. Nomor 1, Juni 2016. 

Hasan Basri et.al, Deradikalisasi Agama di Sumenep, Jurnal Setia Pancasila, Vol. 

2, Nomor. 2, tahun 2022. 

Mardiyah, Kepemimpinan Kiai dalam Memelihara Budaya Organisasi, (Malang: Aditya 

Media Publishing, 2013). 

M. Syafi’i, Tradisi dan Ketahanan Ideologi: Studi atas Praktik Istigasah di Komunitas 

Pesantren, Jurnal Islam Nusantara, Vol. 8, No. 1, Januari 2024. 



Leaderia, Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19 
 

 

Volume 6, Nomor 2, Juni  2025, Hal. 1-19    19 
 
 

Nurul Huda, Tradisi Keagamaan Lokal sebagai Media Moderasi Islam di Komunitas 

Nahdliyyin, Jurnal Al-Adyan, Vol. 19, No. 1, Juni 2024. 

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, (Bandung: Alfabeta, 2009). 

Skinner. B.F., Science and Human Behavior, (New York: Macmillan, 1953). 

Sopian Aman, Peran Da’i dalam Pembinaan Moderasi Beragama pada Komunitas Jama’ah 

Tabligh di Masjid Raya At-Taqwa Mataram,(Mataram: Universitas Islam Negeri 

Mataram, 2024). 

John W. Creswell, Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed, edisi 

ketiga, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010). 

Khoirul Anam, Peran Masyarakat dalam Menjaga Tradisi Keagamaan sebagai Benteng 

Moderasi Beragama, Jurnal Komunika Islamika, Vol. 6, No. 2, Desember 2024 

Liza Handayani dkk., Optimalisasi Peran Masjid dalam Meningkatkan Nilai Moderasi 

Beragama pada Masyarakat, Jurnal Abdi Mas Adzkia, Vol. 05, No. 02, Agustus–

Desember 2024. 

Miles, M.B, Huberman, A.M, dan Saldana J, Qualitative Data Analysis, A Methods 

Sourcebook, Edition 3 USA: Sage Publications. Terjemahan Tjetjep Rohindi Rohidi 

(Jakarta: UI-Press, 2014). 

 


